
- 1 - 
 

Ⅰ 論文 

「フロイトへの回帰」の前夜 

1950 年における精神分析の進展とラカン 
 

非常勤相談員 河 野 一 紀  

 

1. はじめに 

1950 年 9 月 18 日から 27 日にかけてパリで、大

会長ジャン・ドレーJean Delay、事務局長アンリ・エ

ーHenri Ey のもと、第一回世界精神医学大会が開

催された1。その第 5 部門「心理療法‐精神分析、心

身医学」の総会は、「精神分析の進展と現在の傾向」

というテーマで、9 月 26 日にソルボンヌ大講堂で行

われた。 

大会に先立ち、企画責任者であるシカゴのフラン

ツ・アレクサンダーFranz Alexander（1891-1964）

をはじめ、ロンドンのアナ・フロイト Anna Freud

（1895-1982）、米国シンシナティのモーリス・レヴィ

ン Maurice Levine（1902-1971）、ニューヨークの

レーモン・ド＝ソシュール Raymond de Saussure

（1894-1971）による基調報告が発表されていた2。

総会では、アレクサンダーによる開会の辞の後、4

人の報告者から各報告の要約が提示された3。続い

て、基調報告をめぐって各国の精神分析協会や精

神医学会で行われた議論の概要について、モーリ

ス・ベナシーBénassy, M.（1904-1985）による報告

が共有された4。そして、マリー・ボナパルト、メラニ

ー・クライン、ルネ・ラフォルグ、シャルル・オディエ、

ダニエル・ラガシュ、そしてジャック・ラカンらが報告

に対するコメントを行い、討議が交わされた。 

当日のラカンのコメントは『他のエクリ』に収録され

ており、現在では容易に参照可能である5。しかしな

がら、そのテクストを読むだけでは、当時の文脈にお

ける発言の射程を十分に理解することは困難である。

というのも、同書には、ラカンの批判が向けられてい

たアレクサンダーやソシュールの報告テクストが収め

られていないからである。そこで本稿では、第一回

世界精神医学大会の資料をもとに当日の議論を再

構成することで、1950 年という時期―前年の 1949

年にはクロード・レヴィ＝ストロースと知り合い、その

仕事に急速に傾倒していくと同時に、第 16 回精神

分析国際大会において鏡像段階論を再び世に問

い、そして翌年の 1951 年にはフロイトの症例を検討

するセミネールを開始した、「フロイトへの回帰」の前

夜に当たる時期―に、ラカンがいかなる理論的立

場を取り、精神分析の新潮流と対峙していたかを明

らかにしていく。 

 

2. 当時の精神分析の状況 

アレクサンダーは報告に先立つ開会の辞で、レヴ

ィンを除く 3 名の報告者は精神分析の展開をそれぞ

れ異なる観点から検討しているが、ひとつの理論的

方針、すなわち神経症を「自我の機能が、本能的要

求相互の、およびそれらと環境との調整という責務

を果たすことに失敗している状態」6とみなす立場を

共有していると指摘する。ここから、「精神分析の進

展と現在の傾向」という総会のテーマは、アメリカに

おける自我心理学の展開を念頭に発案されたこと

が推察される。このことは実際、先の指摘に続くアレ

クサンダーの主張によっても裏付けられている。それ

によれば、治療における進展とは、自我がその統合

機能をより十分に実行できるようにすることにあり、そ

のためには、この機能の損傷を引き起こした幼少期

の環境からの影響を修正する必要があるという。 

児童分析においては、こうした問題は直接的に取

り扱うことが可能である。一方、成人の分析では、転



- 2 - 
 

移のなかで病因となった家族状況を再現し、その状

況を「正しい取り扱い」7を通じて、葛藤に対して新た

に対処する機会をつくりだすことが目指される。以上

を踏まえ、アレクサンダーは、転移状況の「正しい取

り扱い」とは具体的に何なのかという問いこそが議論

の主題であると述べる。そして、精神分析の技法を

より良いものとするためには、確立された技法をその

まま保存し伝達していくだけでなく、理論と技法を再

検討することを通じて知を進歩させることが必要であ

ると強調している。 

 

2-1. アレクサンダーの報告 

アレクサンダーは「精神分析の進展と今日的傾向」

8と題した報告を始めるにあたり、精神分析の進展が

人格についての理解の進歩と密接に関連していると

指摘し、その進展を三段階に区分している。 

精神分析はまず「力動的無意識の発見」から始ま

った。フロイト以前の心理学は、常識に照らして理解

可能な心的現象をもっぱら扱っており、常識では説

明できない非合理な心的現象は脳生理学的変化に

起因すると考えられていたとされる。これに対してフ

ロイトは、あらゆる心的現象は、正常か病理的かを

問わず、心理的動機から説明可能であるとする考え

を打ち出した。そして、夢や症状、失錯行為には意

識的動機を認めることはできないが、無意識的動機

の理解を通じてその意味を把握することが可能であ

ると主張し、人格を意識だけでなく無意識を含む不

均質なシステムとみなしたのであった。さらにアレク

サンダーは、無意識の心的過程は原始的性質を持

ち、前言語的段階へと位置づけられるとしたうえで、

前言語的かつ願望充足的な思考を現実に適応した

心的過程へと置き換えていくプロセスとして心的成

熟を定義している。 

続いて、精神分析の進展は、自由連想法や夢解

釈、さらには症状の象徴的解釈といった「無意識の

プロセスの研究に適した方法の展開」というかたちで

生じた。これらの方法によって、抑圧や置換、投影、

合理化、昇華などの基本的な心的機制、さらには前

言語的な感情表現や思考の様式が明らかにされた

という。アレクサンダーによれば、精神分析の方法は

あらゆる科学と同様に、我々が普段用いている観察

と推論の延長線上にあり、「精神分析は、それ以前

の心理学的方法とは異なり、他人の動機や行動を

理解するために用いられている常識的な方法をた

だ改良したに過ぎない」9。そして、いわゆる「常識心

理学」に無意識の心的過程を読解するための修正

を加え、他者理解の方法を改良することを通じて、

精神分析は原始的で前言語的な象徴的表現を、常

識心理学で扱われる言語化された思考へと「翻訳」

10する方法を手に入れたとの見方が提示される11。 

第三の段階への進展は、フロイトが『自我とエス』

（1923）において、エス・自我・超自我の区分に基づ

いた構造論を提示したことによって始まり、抑圧され

た心的内容の解明というそれ以前の関心に代えて、

「自我の諸機能の研究」が中心に据えられるように

なった。アレクサンダーは、この進展において最も重

要な点は、心的機能が有機体全体との関係におい

て構想されたことにあると指摘する。こうして、自我の

機能とは組織化された合理的な行動を実行し、有

機体内の恒常性を維持する機能、つまり興奮の水

準を一定に保つホメオスタシスの機能に等しいと考

えられるようになった。さらに、この機能を実行するた

めに、自我にはその内部と外部を知覚する力、随意

的行動を制御する力、そして何よりも本能的衝動を

内的・外的要請へと適応させ、それらを統合する力

が備わっているとされた。自我は経験を通じて、衝

動の即時的満足を求める傾向、すなわち快原理に

抗して、満足を先延ばしにし、衝動を環境へと適応

させる方法を身に付けるなかで、現実原理に従って

作動するようになる。自我が内的・外的要請と調和さ

せることのできない本能的衝動に脅かされる場合、

葛藤や不安が生じるが、自我は様々な防衛機制に

よってそれらに対処する。こうした視点からは、精神

病理はもっぱら自我の統合機能の失敗、および防

衛機制の破綻の結果として理解される。 

自我の諸機能の研究の展開は、精神分析の治

療目標と技法にも変化をもたらさずにはおかない。

治療の重心は、抑圧された無意識の素材の理解か



- 3 - 
 

ら、自我の防衛機制の取り扱いへと移っていった。

治療の目的もまた、自我が抑圧されたものを統合で

きるようになるために、自我の防衛機制を変容させ、

統合の能力を高めることへと変化した。この点につ

いてアレクサンダーは、「自我の機能は洞察を通じ

た統御である」12と定義しており、その実現には転移

と抵抗の取り扱いが最重要の課題であると考えた。

そうした治療の方針のなかに、アレクサンダーは修

正情動体験 corrective emotional experience と

いう自身の概念を位置づける。これは、幼児期に経

験した環境の病理的影響を中和するような分析家

の態度のもとで、未解決の葛藤に再び取り組む体

験を指している。そうした作業を通じて、不安を生じ

させるような超自我、すなわち内在化された親のイメ

ージの影響下から脱し、心的成熟に相応しい自律

的判断を身に付けることで不安は解消される。同時

に、防衛機制の在り方も変容し、その結果として自

我の統合能力が回復、さらには強化され、ある種の

自己統治が確立される13。 

しかしながら、修正情動体験に対しては、分析家

への患者の依存的関係を前提とするために、治癒

が先延ばしにされるという問題が当時から指摘され

ていた。この点に対する技法上の修正として、アレク

サンダーは、治療の連続性を維持しつつ、セッショ

ンの頻度を最小限に減らす、短期間あるいは長期

間の中断を適切なタイミングで設けるといった提案

をしている。また、自立への動機づけを高めるため

に、患者に対して治療外での新たな人生経験を奨

励するという方法も採用された。つまり、分析家はも

っぱら中立性を維持しながら解釈を行うだけではな

く、自立/自律を獲得するための行動へと患者を積

極的に促すことが推奨されたのだが、これは精神分

析の従来の方法からの逸脱とも捉えられかねないも

のであった。しかし、アレクサンダーは、「フレッシュ

で、ドグマ的でない、実験的な精神の覚醒」こそが

今日の精神分析の進展を支えていると強調し、それ

はフロイトが遺した精神分析をそのままで保存される

べき「固定的で活気のない体系」14とみなす態度を

捨て去ることに他ならないと主張している。 

2-2. アナ・フロイトの報告 

アナ・フロイトの報告、「精神分析的児童心理学

の進展の意義」15では、過去 25 年間に精神分析的

児童心理学に導入された理論的修正と発展につい

ての検討がなされている。これらを支えるデータは、

成人の神経症者・精神病者の分析、非神経症者と

神経症者の夢分析、神経症児の分析における観察、

さらに分析を体験した保護者および分析を体験した

教育や特殊教育の専門家による子どもの観察など、

多様な領域から収集されたものであった。 

幼児期についての理論は、精神分析において中

心的位置を占めており、その更新は成人の精神障

害の理解や治療技法に直接的な影響を及ぼさずに

はおかない。また、リビードや対象関係の発達を含

むがゆえに、その理論は教育、犯罪学、社会学など

の関連分野にも応用可能であり、場合によってはそ

の基盤にもなりうるとアナ・フロイトは主張する。 

このような射程を持つ幼児期の理論の進展を検

討するにあたり、アナは父ジークムントによって 1920

年から 1926 年にかけてなされた三つの重要な理論

的修正を取り上げる16。第一の修正は、「快原理の

彼岸」（1920）における攻撃性の再定義である。ここ

において、攻撃性は環境要因への反応ではなく、

生得的な破壊衝動の表出として位置づけ直された。

そして、人間の本能的衝動は生の本能と死の本能

の二元論というかたちで理解され、幼児が最初の対

象と取り結ぶ関係は、愛憎が入り混じったものである

と考えられた。さらに、死の本能という概念は早期の

反社会的反応や自傷傾向の説明をも可能にしたの

であったが、このような文脈においてアナは論敵で

あるメラニー・クラインの理論に言及している。 

第二には、「制止、症状、不安」（1926）での不安

概念の再定式化が挙げられる。これによって、抑圧

されたリビードが不安に転じるという当初の仮説は放

棄され、自我こそが不安の源泉であり、不安は自我

が内的・外的危険に脅かされた際に生じるシグナル

とみなされるようになった。ここで問題となる危険とは、

自我の統合機能を脅かすものであり、①本能的衝

動そのものの強さ、②本能的衝動と外的環境との葛



- 4 - 
 

藤、③本能的衝動と超自我との葛藤に大別される。

そして、不安は危険に対する自我の正常な反応で

ある限りにおいて、不安を完全に除去したり、そもそ

も生じないようにすることは不可能であり、治療や教

育の目標はむしろ、自我の不安に対処する能力を

向上させることにあると考えられるようになった。 

第三には、防衛概念の再評価である。アナ・フロ

イトによれば、防衛は自我が葛藤や不安に対処する

ためのあらゆる手管を指す。この理論的修正によっ

て、各々の防衛機制が心的装置の組織化のどの段

階と結びついているかということに関心が向けられる

ようになった。ここでもまた、投影 projection や取り

入れ introjection といった最初期の防衛機制の病

理的側面を明らかにするものとして、クラインの仕事

にアナは言及している。防衛概念の再評価はまた、

心的発達の正常・異常を論じる際に、単にリビード

の量的問題だけでなく、防衛機制の構造という質的

側面への関心を促すものであった。こうして、発達段

階に応じた適切な防衛機制の使用という視点が新

たに重要なものとして位置づけられた。 

以上を踏まえ、アナ・フロイトは幼児期における本

能充足に関する障害を外的要因と内的要因から整

理している。外的要因には、①愛の対象の不在や

離別、拒絶による満足の機会の欠如、②食事制限

や厳格なトイレトレーニングなどによる満足の制限、

③エディプス状況に代表される、制止をもたらす存

在による満足の不可能性、④超自我による禁止が

含まれる。他方で、内的要因としては、①愛憎や生

死の水準での本能的衝動の衝突17、②能動-受動、

男性-女性、サディズム-マゾヒズムの水準でのリビー

ド間の衝突、③自我に統合されない衝動間の葛藤、

④正常な成熟過程における自我とエスの葛藤が挙

げられている。 

興味深いのは、報告の最後にアナ・フロイトが、こ

うした理論的知見を「実験」18によって検証し、反証

へと開いていく必要性を説いている点である。ここで

の「実験」とは、実験室のような管理された状況での

実験ではなく、「運命によって供される強いられた偶

発的な実験」とされる。そうした状況では、通常は複

合して作用する諸要因のうち、特定の因子の影響を

単離して観察することが可能であるという。具体的に

は、早期に家族から引き離され、両親を知らずに育

った強制収容所の子どもたちの状況や、乳幼児期

を家族以外の集団のなかで過ごした子どもたちの状

況をアナは挙げており、前者では子どもと母親のリビ

ード的関係という要因が、後者ではエディプス状況

という要因が除外されているという。こうした主張には、

当時の時代背景だけでなく、観察や実験を重視す

るアナ・フロイトの実証的姿勢が見て取れる。 

 

2-3. レヴィンの報告 

「アメリカにおける精神分析の動向」19においてレ

ヴィンは、過去 20 年間におけるアメリカの精神分析

の発展について調査し、25 名の精神分析家からの

書面回答に基づいた結果を提示し、さらに自身の

見解を踏まえた評価を行っている。 

まず、精神分析家を対象とした調査からは、アメリ

カにおける精神分析の発展について以下のような

傾向が指摘された。①心身医学の発展への影響、

②人類学、社会学、臨床心理学などの他分野との

学際的交流、③医学界における受容、④精神医学

との統合、⑤より短期で柔軟な治療の試みとそれに

伴う技法の修正、⑥精神病の治療への関心の高さ、

⑦精神分析インスティテュートの数や規模の拡大、

⑧一般大衆による受容、⑨ソーシャルワーカーによ

る精神分析の知見の応用、⑩軍隊での採用、⑪精

神分析の原理の希釈、短絡、皮相的理解、折衷主

義、⑫ヨーロッパからの分析家の流入。さらに、少数

意見としては、①地域保健プログラムへの精神分析

家の参加、②公衆衛生局や退役軍人庁の顧問職

への精神分析家の採用、③集団精神療法の発展

への影響、④ユングやアドラーなど精神分析から派

生した学派の影響力の低さなどが挙がったという。 

以上の結果を踏まえつつ、レヴィンはアメリカ精神

分析の発展における 3 つの主要な特徴について自

らの考えを提示している。第一の特徴は、精神分析

が「アメリカにおける精神医学の発展全体の根幹と

推進を担う精神」20となったという点である。今日で



- 5 - 
 

はもはや考えられないことだが、当時のアメリカ精神

医学においては、指導的立場にある人物の多くは

精神分析家であるか、精神分析的アプローチを修

得した者であったという。このため、精神分析は精神

医学にとってもはや「外部の学問領域」ではなく、精

神医学へと広く統合された領域として位置づけられ

ていたと指摘されている。 

もっとも、このような傾向に対しては、先の調査結

果にも見られたように、精神分析の希釈化への懸念

が提起されてもいた。これに対してレヴィンは、そうし

た危険を認めつつも、自身の学んでいるものが精神

分析的アプローチ全体のごく一部に過ぎず、精神

分析家と同じように振る舞うことは危険であることを

医学生に十分に理解させるかたちで教育が行われ

る限り、希釈化は起こらないという考えを示している

21。すなわち、医学生は症例を通じて不安や疑念を

喚起するような概念（エディプスコンプレクス、去勢

不安、同性愛衝動など）にいくらか触れるが、実践

においては、不安を喚起する葛藤の表面化を避け

るため解釈を行うことを禁止し、指導医とともに自身

の不安や転移・逆転移を精査するなどの制限・管理

によって希釈化は回避されるという22。 

第二の特徴は、精神分析が患者の理解と治療に

関して、医学的アプローチ全般の基礎的枠組みと

なった点である。これは精神分析の諸概念が精神

医学へと統合されたことで、精神医学が力動論的傾

向を強めたことの帰結として理解される。また、こうし

た特徴は、研究と治療の両面で精神分析に依拠し

ていた心身医学の顕著な発展によっても裏付けら

れている。 

先に言及した分析家への調査では、心身二元論

を乗り越え、有機的かつ統合的なアプローチを確立

しようとする試みが、精神分析に基づく研究によって

初めて実を結んだことが指摘されていた。実際、ア

レクサンダーの指導のもとでシカゴ・インスティテュー

トのグループが行った消化管障害（胃腸障害）の研

究は、特定の葛藤状況と生理的反応との相関関係

を明らかにし、その成果をもとに動脈性高血圧、喘

息、片頭痛、狭心症、冠動脈疾患、さらには月経周

期へと研究対象を拡大していった23。これらの研究

において、内臓器官の障害、当時の用語で臓器神

経症 visceral neurosis と呼ばれたものは、転換と

いう機制によって生じるヒステリーの身体症状とは異

なり、ほとんどの場合において心理的意味を持たな

いと考えられた。例えば、胃潰瘍は自己破壊や内向

した攻撃といった象徴的解釈によってではなく、むし

ろ慢性的な胃運動の過剰亢進や胃酸の過剰分泌と

いった一連の生理現象の帰結として説明された。つ

まり、これらの症状は、慢性的な感情的衝動や葛藤

によって誘発される生理的随伴現象として理解され

たのであった24。 

第三の特徴は、アレクサンダーの報告においても

言及されていた、精神分析技法の実験的修正の試

みである。「治療への情熱」に基づく「より短期間で

のより柔軟なアプローチ」25の提案は、心身症患者

の治療において、口唇的依存性の問題が高い頻度

と程度で認められたこと、さらに従来の分析技法がこ

の依存傾向を助長する危険があると考えられたこと

に由来している。 

レヴィンは、精神分析技法の発展を主題の変遷

に基づいて三つの段階に区分している26。すなわち、

第一段階はセクシュアリティを主に扱っていた時期、

第二段階は敵意が主題となった時期、そして第三

段階は依存性が中心となった時期である。レヴィン

によれば、依存性の問題は分析を終わりのないもの

にする抵抗を生じさせる可能性を有しており、この課

題に対処するために、従来の技法に対する修正が

実験的に試みられたという。さらに、こうした試みの

背景には臨床的経験だけでなく、「アメリカ文化とそ

の特質」27も関与しているとの指摘がなされていた。

すなわち、アメリカにおいてはヨーロッパに比して28、

多様なアプローチに対する寛容性が高く、また個々

の研究者の独立性がより尊重されるという文化的環

境が、技法上の革新を促す要因として作用したと考

えられたのであった。 

レヴィン自身は、精神分析技法の実験的修正の

試みに対して賛否が併存していることを認めつつも、

その試みには「正当な理由」が存在し、「受容と寛容



- 6 - 
 

さ」29をもって評価されるべきであるとの立場を示して

いる。総じて彼は、アメリカにおける精神分析技法の

展開を肯定的に捉えており、その実験的精神を精

神分析の新たな可能性を切り拓く契機として位置づ

けている。 

 

2-4. ソシュールの報告 

ソシュールは他の報告者とは異なり、自身の症例

を素材としつつ「精神分析における今日の傾向」30

について論じている。その議論は、彼が「フロイトの

死以降、最も重要な出来事」31と評するシャルル・オ

ディエの 1948 年の著作、『不安と呪術的思考』32に

大きく依拠している。オディエは同書において、フロ

イト理論とピアジェの発達理論との統合を企図し、精

神分析における自我概念をピアジェの認知発達理

論に基づいて再構築する試みを展開している。ソシ

ュール自身は報告のなかで、ピアジェの仕事を参照

する意義として、それが子どもの直接観察を通じて

思考の発達過程を明らかにした点を強調している。

そして、直接観察という手法を、成人の神経症者に

おける退行の観察をもとに自我や人格の諸段階を

論じてきた従来の精神分析の方法と対置している33。 

ここで、ソシュールが報告の素材とした症例34の

概要を確認しておこう。患者はピーター（仏語版で

はピエール）という名の 36 歳の男性である。分析の

経過のなかで、分析家であるソシュールが数週間の

休暇を取ることを告げた後、ピーターは自身も旅行

を計画し始めた。ところが同時に、彼は強い不安状

態に陥り、夜眠ることができなくなり、激しい咳と喀痰

を伴う結核様の症状を呈するようになった。ピーター

は自分が結核に罹患しており、死に至るだろうという

考えに圧倒されたが、X 線検査と喀痰検査の結果

は陰性であった。 

こうしたなかで、ピーターは 13 歳当時の体験を想

起したという。彼の家族背景について先に述べてお

くと、彼は 7 歳時に父を結核で亡くしており、母は 8

人の子ども全員に十分な教育を与えねばならないと

いう責務に駆られ、子どもたちを休みなく勉学に励

ませた。さらに母は、極めて厳格な道徳観の持ち主

であり、息子たちに対して余暇、女性との交際、ワイ

ン、ダンス、タバコなどの娯楽は神に罰せられる罪と

して禁止していた。そして、そうした快楽に耽るなら

ば、父のように結核で死ぬことになると繰り返し教え

込んでいた。 

ピーターが 13 歳の時、12 歳年長の長兄ジャンは

10 日間の休暇をバミューダ諸島で過ごす計画を立

てた。ジャンはそれまで真面目に働き、自分の家族

を養いながら、母やきょうだいを経済的に支援してい

た。しかし、彼の計画を耳にした母は、ジャンが自分

の快楽しか考えていないと叱責し、休暇の計画に激

しく反対した。だが、ジャンは考えを変えず、予定通

り休暇に出かける。ところが、出発から 5 日後に咳が

出始め、結核と診断され、ジャンは担架で実家に搬

送されてしまった。母は子どもたちを呼び集めて、ジ

ャンは時間を無駄にしたため、神が罰として彼を結

核にしたのであり、明日には父のように喀血で死ぬ

だろう、と言い放った。さらに、ピーターに対しても、

独立するために金を稼ぐことしか考えていないと非

難し、ジャンの苦しむ姿を戒めとすべきと断じ、今夜

は彼と同じ部屋で寝るよう命じた。 

こうしてピーターは、兄と 2 人きりでかつて父が死

んだ屋根裏部屋に入れられた。兄を深く慕っていた

ピーターは恐怖の一夜を過ごし、兄を助けてくださ

いと跪いて神に祈った。そして、もし兄が助かったな

らば、決して女性には触れず、酒もたばこも呑まず、

家族を支えるために働くと約束したのであった。結

局、ジャンは一命をとりとめ、ピーターは母の「お利

口な息子」となり、母の言葉を絶対的に正しいものと

して信じるようになった。しかし、その夜の体験はそ

の後、彼の記憶から完全に切り離されてしまった。 

ピーターは、生涯を通じて様々な状況下で結核

様の症状に悩まされてきたが、それらが 13 歳時のあ

の夜の記憶と結びつけられることは決してなかったと

いう。ソシュールは休暇をめぐって生じたピーターの

不安を、過去の感情が幻覚として繰り返し現在の状

況へと投影されたものと理解し、それを「幻覚性の感

情 hallucinated emotion」35と名付け、記憶のネッ

トワークに統合された「同化された感情 assimilated 



- 7 - 
 

emotion」と対比した36。ソシュールによれば、ピータ

ーが体験したであろう不安のように、あまりに強烈な

感情は、高次中枢を一時的に麻痺させるため、言

語的表象の水準―経験を分類し、記憶の想起と情

動の放散の経路を確保するネットワークの水準―

ではなく、前言語的イメージの水準で心的装置に書

き込まれるという。このような感情は、有機体に吸収

されない異物のごとく嚢胞化して、心的装置の内部

で慢性的な刺激として作用する。しかし、自我はこ

の刺激を通常の処理経路によって対処することがで

きないため、それが再活性化される状況において、

感情は外部へと投影され、幻覚として再体験される。 

ソシュールは、幻覚性の感情を前論理的思考と

いう思考形式の段階に位置づけている。前論理的

思考とは、人類学者リュシアン・レヴィ＝ブリュル

（1857-1939）が、いわゆる未開人に特有の思考様

式として指摘した心性であり、その原理は融即律 

principe de participation というかたちで定式化

された。融即律とは、「A は B かつ非 B であることは

できない」という矛盾律に反して、「A は B かつ非 B

である」という事態を可能ならしめる原理であり、西

洋的な論理的思考とは異なる思考様式とされた。 

レヴィ＝ブリュルの影響を受けたピアジェは、未開

人の思考と西欧社会の子どもの思考のあいだに自

閉的思考や自己中心性といった共通の特質を見出

し、前論理的心性という概念を自身の研究に早くか

ら組み込んでいた。もっとも、レヴィ＝ブリュル自身

は、未開人の思考について論じる際、西欧社会の

子どもと未開人を直接比較することはなく、むしろそ

のような比較に対しては明確に異議を唱えていた37。 

ピアジェは、成人の論理的思考に対して、子ども

の思考を実念論 réalisme というかたちで定義した。

実念論とは、子どもが心的出来事と物理的出来事

を区別せず、両者を混同する傾向を指し、①内界と

外界、象徴と現実の区別が存在しない非二元論、

②思考と現実の混同に由来する自我中心性、③論

理的関係でなく知覚印象や感情経験に基づく理解、

という特徴によって表される。例えば、ピアジェは道

徳性に関して実念論を提示している。これは物事や

行為を動機ではなく結果から、もっぱら善悪という基

準によって判断する子どもの傾向を指す。このような

他律的道徳観は、絶対的真理の体現者としての両

親に対して子どもが向ける敬意に由来するとみなさ

れた。ピアジェの実念論を継承しつつ、オディエは

子どもが自らの感情を投影によって外在化する傾向

を情動的実念論として定式化し、外在化された感情

は幻覚と同様、主観からは独立した実在として影響

力を行使すると考えた。そして、このような思考の在

り方は、成人の論理的・反省的思考とは対照的に、

前論理的で呪術的性格を持つとされた。 

かくして、前言語的な幻覚性の思考と論理的な同

化された思考という二分法が、フロイトが提唱したエ

ス・自我・超自我の構造に代わる精神病理学の基

本的枠組みとして提案されるに至る38。ソシュールの

考えでは、フロイト自身は明言していないが、『自我

とエス』での有名な図式を参照すれば、抑圧された

欲動を自我とエスの中間領域、すなわち自我の無

意識的かつ前言語的部分に位置づけていることが

理解されるという。そして、「アルカイックな自我」39に

よって構造化された抑圧された欲動の領域こそが、

「島状に存在する幻覚性の思考」40から構成される

病理的な超自我に相当するという。このように、ソシ

ュールの読解においては、フロイトの無意識は前言

語的かつ前論理的な次元へと還元され、無意識は

ある種の神秘化を被ることになる。 

ソシュールはピーターの治療において、転移を通

じて幻覚性の感情を再活性化し、それを同化へと導

くことを試みたと述べている。分析家への転移は母

への依存関係を再演するものであり、ピーターはソ

シュールに対して道徳的助言や行動規範を求めた

という。また、分析の過程で患者はしばしば休暇を

取りたいという願望を語ったが、その度に自分が経

営する工場や自分の健康状態に災厄が降りかかる

という考えが浮かんだ。こうした不安から自らを防衛

するために、ピーターはその願望を分析家へと投影

し、分析家が自分に休暇を取ることを勧めて、自分

を不安に陥らせたと激しく非難したという。 

ソシュールの考えでは、治療のなかで感情が幻覚



- 8 - 
 

というかたちで現れた場合、分析家はそれを直ちに

解釈するのではなく、むしろ感情がそれ自体として

十分に展開するのを待たねばならない。ゆえに、分

析家がそうした感情を投影として患者に説明したり、

議論を交わしたりすることは不毛である41。むしろ投

影というかたちでの感情の外在化は、患者がそれを

自己のものと気づくために必要な準備段階であると

同時に、分析に新たな素材をもたらす契機になりう

る。実際、母との関係が転移において再演された後

に、ピーターは分析家を弟のアルフレッドのようだと

非難したという。この弟は、母の禁止にもかかわらず

自分のやりたいことを自由にやり、それができない兄

のピーターを馬鹿にしていたのであった。 

では、こうしたプロセスのなかで、感情の同化はい

かにして生じるのだろうか。ソシュールは、陽性転移

の展開によって分析家に対する信頼が高まり、患者

の罪責感が軽減されるなかで、次のような契機が生

じると述べている。「患者が独力で、あるいは分析家

の助けによって、自らの合理化が誤っており、単に

過去の感情を分析状況に投影していただけだと気

づくとき、彼は不意を突かれたような驚きを覚える」42。

この驚きを契機として、これまで混同されていた過去

の状況と現在の状況は突如として区別され、幻覚性

の感情の投影は止む。代わりに、当該の感情は特

定の時間と場所において生じた過去の出来事と結

びついたかたちで想起され、同化が達成されるとい

う。こうして、患者はもはや前論理的な幻覚性の感

情による支配から脱し、合理的な自我の働きに基づ

いて行動することができるようになる。ソシュールによ

れば、ピーターはこのような体験の後、妻と短い旅行

を楽しむことができるようになったという43。 

ソシュールは、ピーターの症例を通して、「フロイト

が我々に教えた技法の正当性を示すと同時に、治

療に関係したメカニズムを実証すること」44を試みた

と述べているように、治療においては古典的な技法

に従い、分析家が可能な限り中立性を保つことの重

要性を強調している。他方で、アレクサンダーが提

示する技法について、治療が表層的なものにとどま

るなどの欠点を指摘しつつも、治療プロセスを段階

的に区分けして観察すること可能にするといった利

点を認め、精神分析経験をより豊かなものとするた

めに、こうした技法的修正を含むさらなる実験的作

業が必要であると述べていた45。 

 

3. ラカンの発言 

ラカンは基調報告に対するコメントのなかで、4 名

の報告者全員に言及しているが、主としてアレクサ

ンダーとソシュールの報告を批判的に検討している。

アナ・フロイトについては、クラインの技法の基盤に

ある「逸脱」に反対の立場を明確にしつつも、この総

会において唯一クラインの仕事に触れた慧眼を称

賛している46。またコメントの最後にも、彼女がフロイ

トの精神の視野の広さを改めて想起させたことに対

して謝意を表しているが、これらの言及はいずれも

形式的な賛辞といった印象を受ける。ラカンはまた、

レヴィンの報告に対しても、自分たちと同様にフロイ

トの精神が危機にあることを認識している分析家が

アメリカにも存在することを伝えるものと評価しつつも、

簡単な感謝を述べるにとどまっている47。 

 

3-1. ソシュールへの批判 

ラカンはコメントの冒頭から、ソシュールが感情と

いう概念を議論の中心に位置づけている点に異議

を唱えている。ここで問題となるのは、転移というか

たちで反復されるものが何であり、それをいかに取り

扱うかということである。ラカンにとって、「感情」が反

復されるという主張は、過去の「状況」48が反復され

るという従来の考えをいささかも更新するものではな

い。それどころか、ソシュールは感情を軸に議論を

展開することによって、精神分析が取り扱うものを前

言語的・前論理的な次元へと還元してしまう。これに

対してラカンは、フロイトにおいて無意識は決して前

言語的でも前論理的でもなく、むしろ言語を介して

こそ把握されるという考えを明確に打ち出していく。 

先に見たように、ソシュールはピーターが想起した

13 歳時の出来事について、自由連想を通じてその

意味作用を探求することなしに、そこで体験されて

いたであろう感情にもっぱら注意を向けていた。そし



- 9 - 
 

て、この感情はその強度ゆえに言語化を免れるかた

ちで前言語的なものとして心的装置に書き込まれ、

適切な放散経路を欠くために、投影という前論理的

なメカニズムを通して幻覚性の感情として繰り返し体

験されると考えられた。対してラカンは、このような立

論はむしろ逆説的に、患者の想起が何を意味して

いるのかは、その想起をめぐって分析のなかで展開

される自由連想を通じてのみ明らかになるということ

を示しているだけであると指摘する49。 

ラカンからすれば、ソシュールはピーターにとって

の休暇の意味を問うことなしに、ただそれを主体が

快へとアクセスする契機として理解するにとどまって

いる。しかし、このような理解は「あまりに因襲的」で

あり、その結果、ピーターの「強迫神経症的な来歴」

50が見過ごされているという。実際、ソシュールの報

告には、強迫神経症者の臨床的特徴を示す記述が

散見される。ピーターは絶えず職業上の懸念に圧

倒され、経営する工場の細部にまで注意を張り巡ら

せずにはいられない。家庭では仕事を忘れて妻子

に思いやりをもって接しようとするが、玄関を入るや

否や仕事の悩みが頭を埋め尽くす。このように、患

者は絶えず仕事をめぐる思考に支配されているのだ

が、このような強迫観念は彼を快から遠ざけると同時

に、勤勉な男というその自己イメージを維持するよう

にも作用している。ここには、強迫神経症者に関し

てラカンが指摘した、自我の周囲に「堡塁的構築物」

51をつくりあげる傾向が認められるだろう。 

こうした視点に立つならば、ピーターにとって休暇

とは、単なる快へのアクセスの機会ではなく、むしろ

自らを快から遠ざけるための防壁が失われる事態と

して理解されよう。そうであるならば、休暇を享受した

いという願望はいささかも問題ではない。仕事につ

いて絶えず考えることで、彼は自らを快から遠ざけて

いるのであり、快の到来はピーターにとって、自我の

危機に他ならない。 

また、ソシュールは患者が 13 歳時の出来事を取

り上げ、もっぱら母への依存関係を強調しているが、

ピーターと父との関係にも注目しないわけにはいか

ない。父は彼が 7 歳の時に亡くなっており、その後

に母が子どもたちに向けて放った言葉は、父は快に

耽溺したがゆえに神の罰を受け、結核で死んだと言

わんばかりのものであった。この言葉は、もし快楽に

耽るならば自分も父と同じように神から罰を受けて死

ぬという考えをピーターに植え付けたであろう。実際、

彼は休暇を取りたい、仕事をやめたい、不貞を働き

たいといった衝動を抱くときに、父を死に追いやった

結核様の症状に苦しめられていた52。果たして、ピ

ーターは父の死をどのように体験していたのだろうか。

ラカンの見立ては、患者におけるエディプス葛藤、

すなわち父の死に対する罪責感を示唆している。だ

が、ソシュールはそうした可能性には一切触れること

なく議論を展開している。 

このような議論の欠陥を、ラカンは以下のようなか

たちで表現している。ソシュールは感情概念を出発

点とする「論理的誤謬」を犯したために、ピアジェの

カテゴリーに依拠した「時代遅れの病因論」へ、分

析による吟味を欠いた「不確実な病歴」へ、そして最

終的には「ユーモアの欠如」53へと陥ってしまった、

と。ここでの「ユーモアの欠如」という表現は、言い間

違いや地口といった言語的現象を重視したフロイト

の精神から遠く離れていっている状況を指摘してい

るものと考えられる。 

ラカンはピアジェの心理学を「大人の理想的心理

学」と呼び、主観-客観の区別や視点の相互性によ

って大人の心理学と子どもの心理学を切り離すとい

う点で、それは「哲学者の心理学」54と何ら変わらな

いと批判する。ここでの「哲学」とは、「精神分析の経

験」が対立する「コギトから直接に由来するあらゆる

哲学」55を指すと考えられる。すなわち、ピアジェの

心理学は自己意識や自我に立脚する哲学の延長

に位置するがゆえに、精神分析とは峻別されねばな

らないのである。 

大人と子どもの心理学、あるいは思考の差異に関

して、ラカンはレヴィ＝ストロースの『親族の基本構

造』56に収められた「アルカイックをめぐる錯覚」という

テクストを参照している。レヴィ＝ストロースは大人と

子どもの思考の差異を、ピアジェが言うような成熟に

よる「構造」の変化ではなく、その「広がり」によって



- 10 - 
 

区別する。つまり、幼児の思考は「一種の普遍的基

層」をなし、大人の思考はその基層から「集団の要

請に応じた選択と除外」57を経て形成されていくと考

えたのである。こうした見方は、思考の発達をその広

がりが段階的に獲得されていくプロセスとみなし、大

人の思考にその「完成」を見出す「常識的」発想に

対して根本的に異なる立場を示している。これはま

た、フロイトが子どものセクシュアリティから性理論一

般を打ち立てた態度にも通じるものであり、レヴィ＝

ス ト ロ ー ス は 実 際 、 フ ロ イ ト の 「 多 形 倒 錯  la 

perversion polymorphe」をもじった「多形的社会

存在 le social polymorphe」という表現によって、

子どもの思考が秘めている可能性や潜在的な力を

強調していた。 

ラカンによれば、フロイトの方法は、人間について

の知識を転覆させるにとどまらず、子どもについての

知識を真に切り拓く、「常識によっては考えられない

発見」をもたらした。フロイトの方法は、大人と子ども

の思考の差異に着目するのではなく58、両者のあい

だの言語とパロールの使用に関する「類似」を出発

点としている。この「類似」とは、「子どもは大人が使

用する言語を話しながら、言語習得の初めから驚く

べき正確さで構文形態を用いている」59という事実を

指しており、こうした事実は両者が同一の構造を共

有しているという「個人を超えた」水準において理解

されねばならないという。 

先取して述べておくと、これらはアレクサンダーに

対する批判に他ならない。アレクサンダーは、精神

分析の他者理解が「常識」に基づく方法を洗練させ

たものであり、他者理解は観察する者と観察される

者とのあいだの同一化による類似に基づいて可能

になると指摘していた60。ゆえに、言語や思考の水

準での「個人差」が大きくなるほど、同一化は困難に

なる。このことは「相手の言語を理解しないままに、

相手の心の状況を理解しようとする」61場合に、最も

顕著であるとされる。こうした事情ゆえに、精神分析

は神経症者が用いる原始的で前言語的な象徴的

表現を、常識心理学で扱われる言語化された思考

へと「翻訳」する方法を必要とした、とアレクサンダー

は述べていた。 

一方で、レヴィ＝ストロースの仕事に触れたラカン

にとって、人間関係における対称性、あるいは相互

性/互酬性 réciprocité は、人間の精神や行動を規

定する基本構造であるが、同一化という心的機制へ

と還元することはもはやできない。むしろ、相互性の

原理は、自然から文化への移行を印づける近親姦

の禁止に由来する個人を超えたものであり、個人差

によって無効化されるようなものではない。 

ラカンによれば、精神分析の経験はピアジェによ

る「構造の誤った対象化 /客観化」とは正反対の方

法、すなわち「主体に独自な関心の水準におけるな

じみの弁証法」62によって明らかにされる63。そして、

この弁証法においては、「言語に組み込まれた意味

作用という唯一の力が、主体が知らぬうちにその振

る舞いをつくりあげ、その有機的機能までも調整す

ることが明らかになるイメージを動かす」64という。ここ

には、ラカンが後年に述べたように、「分析作業の唯

一の素材である主体/患者の経験」65は、もっぱら言

語に基づいて扱われねばならないという考えがはっ

きりと示されている。 

 

3-2. アレクサンダーへの批判 

ソシュールへの批判に続いて、ラカンはアレクサ

ンダーの報告を取り上げ、そこでは「フロイト思想の

厳密な解説が、ある要因のもとで、その意味を全く

逆転させてしまう結果に至っている」66と指摘し、そ

の要因として、アレクサンダーが力動的無意識を「前

言語的」と形容したことに言及する。ラカンの考えで

は、こうした見方は、フロイトが言い間違いや地口と

いった言語現象を通じて無意識へとアプローチし、

さらに、抑圧されたものを既に言語化を被ったものと

して捉えていたことと相容れない。無意識を前言語

的なものへと還元することは、フロイト理論の核心と

真っ向から対立するのである。 

続いて、ラカンは、「言葉を持たぬ幼児
．．．．．．．．

の段階の

体験」を言葉によって再構築しようと試みたクライン

の業績67に言及しつつ、「我々の技法の成果が正し

く評価されるのは、真理という考えの光のもとにおい



- 11 - 
 

てのみである」68と主張する。ここで問題となる真理と

は、いわゆる対応説における真理、「事物と知性の

一致 adaequatio rei et intellectus」といったかた

ちで定義される真理ではない。このような真理観のも

とでは、真理は既にどこかに存在しており、やがて発

見され、言葉によって指し示されるのを待っているも

のと考えられている。これに対して、ラカンは「真理

はどこにもなく、主体の深層にあるわけでも、何かの

袋のなかにあるわけでも、主体の前やあなた方の前

にあるわけでもない。真理は主体が真理を実現する

とき
．．

にある」69と述べる。 

では、真理はいかにして主体によって実現される

のか。ラカンによれば、真理とは「ディスクールのひと

つの運動」であり、言語を媒介とした「主体の欲望の

運動」70を通して実現される。すなわち、患者は話す

ことで、「思考しえない現実を汲み尽くすことはない

ものの、真理が歴史の高みへと引きあげる過去の混

乱を、正しく照らし出すことができる」71とラカンは指

摘している。それゆえに、「主体の救済となるであろ

う真理を主体に与えること」は、精神分析家の仕事

では決してない。真理はそのように他者から与えら

れるものではなく、むしろ主体の言葉のうちに生起

するものである。 

しかし、真理の実現において言葉が媒介となると

いうことは、真理は各々の存在に固有なものである

一方で、普遍的な媒介を不可欠な条件としているこ

とを意味する。この点については、ラカンは 1946 年

の「心的因果性についての提言」において既に、ヘ

ーゲルにならって、「人間の欲望そのものは媒介とな

る記号のもとに構成されており、それは自らの欲望

を〔他者に〕再認させるという欲望である」72と述べて

いた。人間は言語と他者という媒介なしには、自らの

欲望の対象を持ちえない。そのため、人間の存在そ

のものをつくりだす弁証法は、「人間の特殊性と普

遍性の総合を実現せねばならない」73、すなわち個

人に固有の経験や歴史といった特殊性を、言語を

媒介として普遍的な次元へと高めていかねばならず、

精神分析とはまさにこのような総合の運動を、主体

が自らの語りとともに展開していくことを可能にする

場であると考えられた。 

この点についてラカンは、「フロイト的治療の精神」

は、「主体を普遍的なものへともたらす論理と、主体

が自らを疎外する現実とのあいだに主体を置いて、

主体の欲望の運動を尊重する」74と述べている。だ

が一方で、「真なるものへの自由な運動のなかで道

に迷わないよう保証するものは何もなく、真なるもの

が狂気へと変わることを確かめるには、ほんのひと押

しで十分である」75とラカンがかつて指摘していたよう

に、主体が話すことを通じて展開していく弁証法的

運動は、あらかじめ描かれた見取図に従って進むも

のでは決してない。 

これに対して、「簡略化された技法」を採用するア

レクサンダーにとって、精神分析とは何より自我機能

の強化のプロセスであり、そこでは自我が内部・外

部の状態を知覚しつつ、緊張状態を調整する力を

高めることが目標となる。だが、ラカンにしてみれば、

そうした「自我の緊張の均等化」の作業は、標準化

された設計図に従って患者の自我機能の不具合を

修正し、環境に適合するようチューニングをしていく

「エンジニアの仕事」76に他ならない77。 

ラカンは、自我が「人間が現実に適応するための

最も変化に富む諸機能の管理者」であることを認め

つつも、それを「錯覚の能力」あるいは「嘘の能力」78

と断じている。なぜなら、鏡像段階論が示すように、

自我の原型は、幼児が同胞のイメージへと同一化

することによって自らのものとして獲得する身体イメ

ージに他ならないからである。自我は「社会的疎外

にかかわりあう上部構造」79、すなわち自己疎外のう

えに成立している。そして、自己疎外と同一化の繰

り返しのなかで自我は生成され、人間は自分自身を

実際にそうであるものとは別のものと思い込む。その

限りにおいて、人間の自己認識とは、「狂気の本質

をなす無視/誤認 méconnaissance」80に基づいて

おり、こう言ってよければ、人間は他ならぬ自我の構

造において引き裂かれているのだ。ここから、自我の

本質的な機能を「現実の体系的な無視」81と極めて

近いものとみなす主張まではほんの一歩である。 

ラカンはこのように、「イマジネールな形式の心的



- 12 - 
 

な諸効果」82、イマーゴが有機体に与える効果につ

いて論じていたが、アレクサンダーに対するコメント

では以下のように、さらに一歩進んで、「象徴体系 la 

symbolique」が生理的領域に及ぼす影響について

言及している83。すなわち、「その射程が個体を超え

ている」生物学的欲求とは、「象徴体系における組

み合わせへと、同様に〈法〉の規定へとあらかじめ運

命づけられた領野」84であると述べている。ここには、

レヴィ＝ストロースの「象徴的効果」85の反響を見て

取ることができるだろう。 

さらに、ラカンは欲望のみならず、人間のあらゆる

振る舞いは記号や他者という媒介を抜きにして考え

ることはできないという立場から、アレクサンダーがセ

クシュアリティを「あらゆる過剰な心理的緊張の放出

の特有の形式」86へと還元している点を批判する。ア

レクサンダーにとって、以下の引用が示すように、性

に関するあらゆる行為は緊張の高まりによって生じ

る不快を解消するための手段に過ぎない。「官能的

な意味合いをもつあらゆる現象に共通する顕著な特

徴は、過剰な興奮の放出である。この興奮の性質は、

愛、憎しみ、好奇心、苦痛、虚栄など、実際には人

間の感情の全ての領域を含みうる。性的行為は、そ

の性質のいかんにかかわらず、あらゆる種類の過剰

な興奮を放出する」87。こうした主張に対してラカン

は、フロイトが既に幼児の排泄や露出症的行為のう

ちに愛の問題が関与していることを明らかにしてい

たことを指摘しつつ、アレクサンダーにおいては性

機能が「生物学的には排泄の余剰として、心理学的

には自我の効力の限界に位置づけられる自我から

生じる痒みとして定義される」88と批判している89。 

 

4. 精神分析の新潮流のなかのラカン 

以上、当時の精神分析の進展をめぐる議論と、そ

れに対するラカンの応答を概観してきた。ラカンの主

張は、おおよそ二つの軸、すなわち一方では鏡像

段階論、他方では精神分析が言語を媒介とした弁

証法的プロセスであるとする視座に基づいて展開さ

れている。1946 年の「心的因果性についての提言」

において既に、ラカンは同一化がもたらす想像的様

式の心的諸効果に注目しつつも、同時にそのリミット、

すなわち「シニフィカシオンの諸限界」90にも関心を

向け始めていた91。そして、こうした方向への思索に

決定的な後押しを与えたのが、レヴィ＝ストロースの

仕事であったと考えられる。 

ラカンはソシュールの報告に対する発言のなかで、

レヴィ＝ストロースの「アルカイックをめぐる錯覚」に

言及した直後に、精神分析の経験を理解するため

には、同一化と並んで、ローマン・ヤコブソンやニコ

ライ・トルベツコイによる音韻論研究における音素

phonème の概念を参照する必要があることを指摘

していた。というのも、こうした研究は「心理学が言語

を説明する以上に、言語が心理学を規定する」92と

いう事実を明らかにするからである。 

トルベツコイは音韻論研究において、音素を言語

体系内で弁別的機能をもつ最小の単位として定義

した。ヤコブソンはこの考えを発展させ、音素間の対

立を構成する弁別特徴の体系を明らかにした。こう

して、音素の対立の体系が語の識別を可能にし、そ

うした差異の関係が言語における意味の差異化を

可能にする形式的基盤をなしているという考えが導

き出された。 

レヴィ＝ストロースは音韻論研究から、諸要素が

差異の関係からなる体系のなかでのみ意味を持つ

という原理を取り出し、親族関係の分析へと応用し

た。そして、近親姦の禁止を基軸とする女性の交換

の制度を、差異と関係の体系によって組織化された

社会・文化を規定する無意識の構造として捉えた。

ラカンはこのようなアプローチに、意識的主体の彼

岸にある無意識の構造を捉える可能性を見て取っ

たと考えられる。彼はやがて、レヴィ＝ストロースの仕

事をフロイトによる無意識の発見の系譜へと位置づ

けるに至るが93、1950 年前後の時期はまさに、その

着想が芽生えた時期であった。 

この点について付言しておくと、ソシュールもまた

報告のなかで、自身に捧げられたレヴィ＝ストロース

の論文に言及していたが、彼の読みはラカンのそれ

とは極めて対照的である。ソシュールは、夢とその連

想の取り扱いが治療において果たす重要性を強調



- 13 - 
 

する際に「象徴的効果」を参照している。しかし、「象

徴は患者の意識的人格が回避しがちである生理的

あるいは心理的プロセスへと注意を向けさせることを

可能にする」94と述べるにとどまり、レヴィ＝ストロース

の議論の核心―象徴的効果を個人の心理的作用

ではなく、人間の精神や身体を構造化する普遍的

な働きである「象徴機能」に由来するものとして位置

づけ、象徴機能こそがフロイト的無意識を包摂し、

再定義する概念であるという主張―に踏み込んで

いない。このように、ソシュールは象徴的効果を従来

の精神分析における象徴概念へと還元し、象徴を

無意識的願望や抑圧された葛藤など直接的には

表現されえないものを、間接的・暗示的に表現する

ための媒介、すなわち主体が利用する道具として捉

えるにとどまり、象徴それ自体が主体を構造化する

媒介であるとは考えない。 

しかし、このような皮相的な読みは逆説的にも、ラ

カンがレヴィ＝ストロースの仕事にいっそう真摯に取

り組むことを後押ししたとも考えられる。つまり、その

構造論的発想を無意識概念の再定義へと接続し、

象徴秩序が主体を先行的に規定するという考えのも

と、精神分析を心理学とは区別されるべき固有の領

域として位置づけようとしたラカンの試みは、ソシュ

ールの読みに対する反論ないしは逆張りとも取れる

のである。 

なお、1949 年の鏡像段階論においてラカンは、

私
．

なるものの形成を象徴化する夢という主観的デー

タを取り扱う際に、精神分析の理論的試みが「〔主観

的データを〕言語の一技法によって我々に把握させ

る経験の条件」から少しでも逸脱するならば、「絶対

的主体の思考不可能なものへと自らを投影している

という非難にさらされ続けることだろう」95と述べてい

た。この指摘は、1950 年にラカンがソシュールに対

して向けた批判―感情という主観的なものにもっぱ

ら注目し、それを言語という媒介を通して探求するこ

とを怠った点への批判―と響き合っている。ラカン

はさらに、イメージや言語を媒介とした自己形成の

条件となる不可視な構造を「象徴的な母体」96と呼

び、さらに「象徴的還元
．．．．．

の方法」97によって、自我の

防衛に関する発生的秩序が打ち立てられると指摘

している。このように、象徴的なものが自然から文化

への移行を可能にし、その後の展開を規定するとい

う発想には既に、レヴィ＝ストロースの影響を強く認

めることができる。 

ところで、ラカンのソシュールへの反発は、レヴィ

＝ストロースの仕事の解釈の相違にとどまらず、ソシ

ュールによる鏡像段階論の根本的な誤読によってさ

らに強いものとなっていると考えられる。ソシュール

は自身の報告において、以下のようにラカンの学説

に言及していた。「現実の同化（とりわけ、他者およ

び自己の心理的現実の同化、この達成は外界の同

化よりも遅れて行われる）は、適切なものへの適応を

可能にし、したがって安全を著しく高める。個人は、

ある行為を行う価値があるかどうか、またそれをどの

ように行うことができるかを見積もることができるように

なる。この（現実検討の）能力、すなわち既存の権威

に代えて経験そのものを権威とする能力が、個人に

必要な自律性を与える。これこそ、投影的で前論理

的な思考に対立する、成人の論理的思考の賜物で

ある。この批判的思考 reflexion は、投影的かつ反

復的なメカニズムを停止させ、記憶の新たな組織化

を可能にするものであり、幼児期に始まり、その後に

我々の経験をますます多くの領域へと拡張していく。

もし私の理解が間違っていなければ、ジャック・ラカ

ンはこの現象の起源を我々の発達のナルシシズム

の段階に見出し、それを「鏡像段階」と呼んだ」98。こ

の引用が示すように、ソシュールはラカンの鏡像段

階を、現実検討の能力の発達、すなわち前論理的

思考から論理的思考への移行の契機として理解し

ている。しかし、このような読みは、ラカンの鏡像段

階論の核心を根本的に取り違えている。 

ラカンが鏡像段階論において強調したのは、むし

ろその逆である。すなわち、鏡像段階におけるイメー

ジへの捕縛こそが、人間の認識をパラノイア的なも

のとし、自我による無視/誤認の源泉となるのである。

ラカンにとって、鏡像段階は単に発達のなかの一段

階ではなく、人間が根源的疎外に不可避に陥る契

機として位置づけられていた。つまり、鏡像段階論



- 14 - 
 

における自我の概念化は、ラカンが構想する精神分

析を自我心理学とは全く異なる方向性へと導くもの

であり、そうであればこそ、ソシュールのこの誤読は

ラカンを強く苛立たせた可能性が高い99。 

 

5. おわりに―二つの戦後と精神分析 

第一回世界精神医学大会が開催された 1950 年

は、フロイトの没後 11 年、第二次世界大戦が終結し

てから 5 年という節目にあたる。ここまで見てきたよう

に、この大会の議論からは、精神分析の新たな展開

が期待とともに語られていた時代の雰囲気が窺い知

れる。だが実際には、その評価については大西洋を

挟んで大きな隔たりが存在していた。 

第二次世界大戦の主要参戦国のうち、唯一本土

が戦場にならなかったアメリカは、戦時中の軍需生

産によって経済が好転し、他の国々が戦災で疲弊

するなか世界最大の経済力と生産技術力を持つ国

として君臨するようになった。アメリカにおける自我

心理学の展開は、こうした経済的・文化的繁栄、科

学技術への信頼、進歩への希望、政治や経済にお

ける合理性の追求といった社会背景を色濃く反映し

ていた。自我心理学による自我の現実判断の力、

合理性や現実への適応の強調はそもそも、ナチズ

ムが象徴した「集団精神病」あるいは「集団妄想」へ

の抵抗であったが、当時のアメリカ社会を特徴づけ

る進歩主義、さらには楽観主義と結びついた結果、

精神分析の根本概念である欲動や無意識への関

心を後景へと退かせることになった。 

ラカン自身も 1950 年の発言のなかで、「いわゆる

心理学的なあらゆる科学はこの科学を生み出した

社会の諸理想に影響を受けているに違いない、とい

うことを理論が明らかにするという点において、理論

は我々の関心を惹く」100と述べていた。この言葉は、

アメリカで発展しつつあった自我心理学が、まさにア

メリカ社会の理想を反映したものであることを示唆し

ていると考えられる。 

対して、フランスの戦後はアメリカのそれとは大き

く異なっていた。ナチス・ドイツによる占領下での国

内の分断は深い爪痕を残し、戦後フランス社会の精

神的・文化的風土に大きな影響を与えた。占領、対

独協力、レジスタンス、そして解放後の粛清といった

一連の経験は、人間の理性に対する素朴な信頼を

もはや許さなかっただろう。こうした社会的・歴史的

文脈の差異は、精神分析の進展に対する立場の相

違としても明確に表れていた。実際、総会での議論

に参加したフランスの分析家たちのあいだでは、アメ

リカ発の新たな精神分析の潮流に対する警戒感が

広く共有されていた101。しかし、その批判の在り方

は、理論的見解の相違を含むものでもあったがゆえ

に、決して一様ではなかった。 

他方、戦前のフランスにおける精神分析への抵

抗は、大戦での経験によって根底から変化した。エ

ドゥアール・ピションに代表される戦前のショーヴィニ

スト的態度は、精神分析をユダヤ人の学問とみなし、

セクシュアリティの重要性を強調するその理論をパ

ンセクシュアリズムのドグマと断じて、その倫理的退

廃を非難し、無意識概念をフランスの知的伝統、す

なわちデカルト主義的な合理的意識の支配下に収

めようとするものであった。しかし、第二次世界大戦

の終結とナチズムの崩壊に伴い、反ユダヤ主義と結

びついた精神分析への否定的態度は一掃された

102。その結果、フランスでは人種的・国家的イデオ

ロギーから解放された新たな知的空間において、精

神分析は新たな展開を迎えることとなった。 

ラカンが 1953 年に提唱した「フロイトへの回帰」

は、まさにこの戦後フランスに形成された社会的・知

的環境のなかで初めて可能となった。それは単なる

起源への回帰ではなく、戦前のフランス精神分析界

では正当に評価されず、さらにアメリカの自我心理

学によって葬り去られようとしていた無意識概念を、

その根源的異質性において理論の中心へと再び位

置づける試みである。ラカンはこの理論的刷新にあ

たって、当時台頭しつつあった新しい科学、とりわけ

言語学や人類学において参照された構造概念をも

とに、無意識概念を再定義したのであった。 

 

付記：本研究は JSPS 科研費 JP24K03438 の助

成を受けた。



- 15 - 
 

脚注 

 

1 大会の準備、とりわけラカンがエーを助けて、クラインの出席を実現させた経緯については、以下

を参照のこと。 Roudinesco, E. (2009) Histoire de la psychanalyse en France - Jacques 
Lacan. Livre de Poche. pp.1745-1476. 
2 Alexander, F., Freud, A., Levine, M., de Saussure, R. (1950) Congrès international de 
psychiatrie -Paris 1950- V: Psychothérapie-Psychanalyse, Médecine psycho-somatique. 
Évolution et tendances actuelles de la psychanalyse. Hermann. 
3 以下の資料には、総会におけるアレクサンダーによる開会の辞、4 名の報告の要約、後述するベ

ナシーによる報告、討議に参加した 15 名のコメント、当日の議論に対するアナ・フロイトを除く 3 名

の報告者の応答、および分科会の記録が収録されている。 Ey, H., Marty, P., Boutnier, J., Le 

Mappian, M. (1952) Premier congrès mondial de psychiatrie -Paris 1950- V: 
Psychothérapie-Psychanalyse, Médecine psycho-somatique, comptes rendus des 
scéances. Hermann. 
4 この報告は、ベナシーがパリ精神分析協会からの委託を受けて作成したものであった。アナ・フ

ロイトとレヴィンの論文には概ね好意的な意見が寄せられたが、アレクサンダーが提唱した技法の

修正については評価が二分しており、ピアジェの発達心理学を取り入れたソシュールの理論に対

しては、死の欲動と攻撃性についてのフロイト理論の展開を無視しているとの批判がなされた。 

Benassy, M. (1952) Rapport des discussions qui ont eu lieu dans divers Pays avant le 
Congrès. Premier congrès mondial de psychiatrie -Paris 1950- V: Psychothérapie-
Psychanalyse, Médecine psycho-somatique, comptes rendus des scéances. pp.33-54. 
5 Lacan, J. (1950) Intervention au Ier Congrès mondial de psychiatrie. Autres écrits. 
Seuil. pp.127-130. 
6 Alexander, F. (1952) Allocution du Directeur de la séance. Premier congrès mondial de 
psychiatrie -Paris 1950- V: Psychothérapie-Psychanalyse, Médecine psycho-somatique, 
comptes rendus des scéances. p.7. 
7 ibid., p.8. 
8 Alexander, F. (1950) The evolution and present trends of psychoanalysis. Congrès 
international de psychiatrie -Paris 1950- V: Psychothérapie-Psychanalyse, Médecine 
psycho-somatique. Évolution et tendances actuelles de la Psychanalyse. pp.1-24. 
9 ibid., p.5. 
10 ibid., p.8. 
11 また、アレクサンダーは、精神分析の方法によって明らかになった無意識の力動性が、心理学

的な諸力の本性、すなわちリビード（本能）をめぐる理論とは何ら関係がないと主張していた。とりわ

け、1920 年以降のフロイトの思索については、それが生命過程における同化 anabolic と異化

katabolic という二つのプロセスを示唆してはいるが、「生の本能と死の本能の理論は、もはや本能

の力を記述しようとする試みではなく、哲学的な抽象となっていたことは明らかである」とさえ述べて

いる。 ibid., p.10. こうした態度は、セクシュアリティについてのフロイトの発見の過小評価にもつ

ながるだろう。 
12 ibid., p.22. 
13 アレクサンダーは、修正情動体験とは本質的には「感情に関する再条件付け emotional 

reconditioning」に他ならない、と学習理論の語彙を用いて説明している。 ibid., p.21. さらには、

不安から生じる自我による抑圧のメカニズムも、本質的には「条件付け conditioning」に類似して

いると述べていた。 ibid., p.20. 
14 ibid., p.24. 
15 Freud, A. (1950) The significance of the evolution of psycho-analytic child-psychology. 
Congrès international de psychiatrie -Paris 1950- V: Psychothérapie-Psychanalyse, 
Médecine psycho-somatique. Évolution et tendances actuelles de la Psychanalyse. pp.29-

 



- 16 - 
 

 
36. 
16 ibid., pp.31-34. 
17 この点に関して、アナ・フロイトは自身とクラインのあいだに理論的対立が存在することを明記し

ている。 ibid., p.35. 
18 ibid., p.36. 
19 Levine, M. (1950) Trends in psychoanalysis in America. Congrès international de 
psychiatrie -Paris 1950- V: Psychothérapie-Psychanalyse, Médecine psycho-somatique. 
Évolution et tendances actuelles de la Psychanalyse. pp.49-85. 
20 ibid., p.56. 
21 ibid., p.61. 
22 ibid., pp.63-65. 
23 ibid., p.71. 
24 ibid., p.72. 
25 ibidem. 
26 ibid., pp.78-80. 
27 ibid., p.74. 
28 レヴィンは、アメリカの精神分析運動が、ヨーロッパでの初期の展開のように、深刻な分裂や個

人間の摩擦といったドラマを軸に展開したわけではないと指摘している。 ibid., p.56. 
29 ibid., p.81. 
30 de Saussure, R. (1950) Present trends in psychoanalysis. Congrès international de 
psychiatrie -Paris 1950- V: Psychothérapie-Psychanalyse, Médecine psycho-somatique. 
Évolution et tendances actuelles de la Psychanalyse. pp.95-135. 
31 ibid., p.98. 
32 Odier, C. (1948) L'Angoisse et la pensée magique: Essai d'analyse psychogénétique 
appliquée à la phobie et la névrose d'abandon. Delachaux et Niestlé. 
33 ibid., p.101. 
34 この症例は、1949 年 8 月にチューリヒで開催された第 16 回精神分析国際大会での発表にお

いても取り上げられていた。 de Saussure, R. (1949) Réflexions sur la psychodynamique. 

Revue française de psychanalyse. 13, pp.391-396. また、ラカンが鏡像段階論を再び発表した

のも同大会においてであった。補足しておくと、『エクリ』ではラカンの発表は 1949 年 7 月 17 日に

なされたと記載され ているが 、1949 年の 『フランス精神分析雑誌 Revue française de 
psychanalyse』を参照すると、第 16 回精神分析国際大会は 1949 年 8 月 15 日から 18 日にか

けてチューリヒで開催されたと記されている（ちなみに、第 15 回精神分析国際大会は 1938 年 8 月

に パ リ で 開 催 さ れ て い た ） 。  RÉUNIONS ET CONGRÈS. Revue française de 

psychanalyse,13. 1949. p.152. 第 16 回精神分析国際大会については、以下も参照のこと。 

Roudinesco (2009) op. cit., pp.1746-1747. 
35 ibid., p.97. 
36 「同化 assimilation」とはピアジェに由来する概念であり、個体が環境から得られる新たな情報

や経験を、認知的枠組みであるシェマへと取り込む働きを指す。記憶という観点からは、同化は新

たな情報を既存の記憶体系へと統合し、そのネットワークを拡張するプロセスとしても理解される。 
37 ピアジェに対するレヴィ＝ブリュルの影響については、以下の文献を参照のこと。 Jahoda, G. 

(2000) Piaget and Levy-Bruhl. History of Psychology. 3(3), pp.218-238. 
38 ibid., p.106. 
39 ibid., p.108. 
40 ibid., p.106. 
41 ibid., p.133. 
42 ibid., p.122. 
43 ibid., p.112. 
44 ibid., p.119. 
45 ibid., pp.134-135. 



- 17 - 
 

 
46 Lacan (1950) op. cit., p.129. 
47 ibid., p.130. 
48 ibid., p.127. 
49 ibidem. 
50 ibidem. 
51 Lacan, J. (1949) Le stade du miroir comme formateur de la fonction du Je telle qu’elle 
nous est révélée dans l’expérience psychanalytique. Écrits. Seuil. p.97. 
52 de Saussure (1950) op. cit., p.108. 
53 Lacan (1950) op. cit., p.127. 
54 ibidem. 
55 Lacan (1949) op. cit., p.93. 
56 Lévi-Strauss, C. (1949) Les Structures élémentaires de la parenté. P.U.F. 
57 ibid., p.104. 
58 もっとも、フロイト自身は未開人、現代社会の幼児、神経症者の心の生活に「思考の万能」という

共通の原理を認め、それらを大人の思考と区別していた。こうした考えに対して、レヴィ＝ストロース

は「アルカイックをめぐる錯覚」において徹底的な批判を行ったのであった。 
59 Lacan (1950) op. cit., p.128. 
60 Alexander (1950) op. cit., p.5. 
61 ibid., p.6. 
62 ibid., p.127. 
63 ラカンは翌 1951 年の「転移に関する発言」においても、「精神分析経験は、個人の何らかの特

性を対象化/客観化するものとして考えられるいかなる心理学にも還元することのできない次元を保

持している」と述べている。 Lacan, J. (1951) Intervention sur le transfert. Écrits. Seuil. 

p.216. 
64 Lacan (1950) op. cit., p.127. 
65 Lacan, J. (1966) De nos antécédents. Écrits. Seuil. p.71. 
66 Lacan (1950) op. cit., p.128. 
67 当時のラカンはクラインの仕事に大きな関心を示しており、1948 年 10 月には『児童の精神分

析』（1932）のフランス語への翻訳をクラインに申し出ており、同年 11 月に彼女は許諾の旨を返信

したとされる。しかし、翌 1949 年 2 月、クラインはラカンに宛てた手紙のなかで、進捗状況の報告

はおろか、返信さえないことに不満を示していた。これに対して、ラカンは弁明の手紙を送り、同年

3 月には再びクラインから翻訳作業を早急に進めるよう催促する手紙が届いている。しかし、この翻

訳の計画が実現することはなかった。この翻訳をめぐる経緯については、以下も参照のこと。 

Roudinesco (2009) op. cit., pp.1748-1749. 
また、クラインからラカンに送られた 2 通の手紙については、以下を参照のこと。 Lettre de 

Melanie Klein au Docteur Lacan, 1949. Lacan Redivivus. Navarin. 2021. pp.176-183. 
68 ibid., p.129. 
69 ibidem. ここでの真理をめぐるラカンの主張には、ハイデガーの影響が強く認められる。 
70 ibidem. 
71 ibidem. 
72 Lacan, J. (1946) Propos sur la causalité psychique. Écrits. Seuil. p.181. 
73 ibid. pp.181-182. 
74 Lacan (1950) op. cit., p.129. 
75 Lacan (1946) op. cit., p.192. 
76 Lacan (1950) op. cit., p.129. 
77 この点については、レヴィンの報告において、シカゴ・グループの研究に対しては、それが古く

からの「汝自身を知れ」という概念ではなく、むしろ「人間工学 human engineering」という概念に

基づいているという批判があることが指摘されていた。Levine (1950) op. cit., p.75. 
78 ibidem. 
79 ibidem. 



- 18 - 
 

 
80 Lacan (1946) op. cit., p.171. 
81 Lacan, J. (1953) Some reflections on the ego. International Journal of psychoanalysis, 

34. p.12. この論文のもとになった発表は、1951 年 5 月 2 日に英国精神分析協会で行われた。 
82 Lacan (1946) op. cit., p.178. 
83 ラカンはここで symbolique の語を女性形で書き、「象徴理論」という一般的な意味で用いてい

る。一方で、1953 年以降は、この語を le symbolique と男性形で表記し、le réel と l'imaginaire

とともに三つ組をなすものと概念化して晩年に至るまで用いた。 
84 Lacan (1950) op. cit., p.129. 
85 Lévi-Strauss, C. (1949b) L'efficacité symbolique. Revue de l'histoire des religions, 
135(1). pp.5-27. （Lévi-Strauss, C. (1958) Anthropologie structurale. Plon. pp.205-226.に

再録） 
86 ibidem. 
87 Alexander (1950) op. cit., pp.14-15. 
88 ibidem. 
89 ラカンはまた、「フィードバックの力に基づいて、あちこちで組み立てられつつある機械仕掛けの

動物」がそのうち「性交への新たな欲求」を示すようになると述べることで、自我を自己調整する機

械とみなし、リビードや欲望を無視するアメリカ的発想は近いうちに破綻するであろうと示唆してい

た。 ibid., p.130. 
90 Lacan (1946) op. cit., p.168. 
91 河野一紀（2025）精神医学から精神分析へ―ラカンの学位論文とともに『エクリ』の第二部を読

む, 『I.R.S. ジャック・ラカン研究』, 24, pp.6-30. 
92 Lacan (1950) op. cit., p.128. 
93 Lacan, J. (1953) Fonction et champ de la parole et du langage en psychanalyse. Écrits. 
Seuil. p.285. 
94 de Saussure (1950) op. cit., p.134. 
95 Lacan (1949) op. cit., p.98. 

96 ibid., p.94. 「象徴的な母体」についてラカンは、「そこにおいて私
．

なるものが原初的なかたちへ

と―他者への同一化の弁証法において自らを客体化するよりも前、言語によって普遍において自

らの主体機能を返し戻されるよりも前に―飛び込むところ」と述べている。 
97 ibid., p.98. ラカンは後年、ひとつの科学の誕生には、「その対象を適切に構成する還元」が不

可欠であると述べている。 Lacan, J. (1965) La science et la vérité. Écrits. Seuil. p.855. こ

の点に関連して、筆者はかつて、レヴィ＝ストロースの象徴機能という考え方を参照することで、ラ

カンは精神分析を呪術とは区別される「科学」として形式化するための方法を手に入れたと論じた。 

河野一紀（2024） レヴィ＝ストロースの読者、ラカン（Ⅱ）―無意識の科学としての精神分析に向け

て, 『追手門学院大学学生相談室年報』, 34, pp.4-22. 
98 de Saussure (1950) op. cit., p.104. 
99 ソシュールはまた、総会での討議を受けて行った応答のなかで、ラカンのコメントに対して個別

に反論していた。すなわち、ラカンはソシュールの報告の意図を誤解し、分析を「症候学的理解

compréhension sémiologique」へと還元していると批判しているが、彼自身は分析を「幻覚性の

感情を同化された感情へと変容させる言語化のプロセス」と捉えており、それはラカンがいう「精神

分析的弁証法」と本質的に同一のものであると主張していた。 de Saussure, R. (1952) Réponse 

des rapporteurs. Premier congrès mondial de psychiatrie -Paris 1950- V: Psychothérapie-
Psychanalyse, Médecine psycho-somatique, comptes rendus des scéances. p.154. 
100 Lacan (1950) op. cit., p.130. 
101 例えば、ベナシーの報告によれば、サシャ・ナシュトもまた、アレクサンダーが幼児の発達の最

初期段階における攻撃欲動 plusions agressives の優位を、すなわちクラインの業績を無視して

いると批判していたという。 Bénassy (1952) op. cit., p.43. 
102 Roudinesco (2009) op. cit., p.230. 


